
Marion Duvauchel Alternativephilolettres 1 

Notion : la justice 

 
 
Selon Léo Strauss, la première vague fondatrice des représentations « libérales » de la vie politique est la crise antithéologique articulée 
dans l'œuvre de Machiavel. Cela est difficilement contestable. 
La seconde vague, portée par les Lumières qui relèguent la foi au rang de superstition et la 
projette en dehors de la sphère de la raison, se donne pour but explicite de donner à la science 
un statut fondamental. Cette deuxième vague porte en elle un élément critique majeur qui 
accompagne son déploiement : la philosophie de Jean-Jacques Rousseau.   
Cela semble également difficilement contestable. 
La troisième vague, issue du positivisme et de l’historicisme dans la lignée de Hegel et de 
Auguste Compte porte en son sein le nihilisme européen, (dont Nietzsche sera le porte-parole 
le plus éclatant) tel qu'il s'est déployé avant et après la première guerre mondiale avec le 
militarisme allemand et une de ses conséquences, l'accès d'Hitler au pouvoir. 
Strauss prône un retour sur les problématiques élaborées par les classiques mais surtout 
cherche à penser les raisons pour lesquelles le libéralisme antique a été abandonné. C’est une 
entreprise archéologique qui consiste à relire et réinterpréter la tradition philosophique 
européenne et à questionner la thématique théologico-politique. 
Dans ce texte, il reprend les paradigmes de la justice tels qu’ils ont été élaborés par la 
Scolastique : la justice comme relation, dans un rapport au bien. Pour aboutir à l’idée de justice telle que définie dans la République 
platonicienne. Sans donner toutefois le sentiment d’y croire beaucoup. 
 

 

Texte : Léo Strauss, Droit naturel et histoire, 1953, Trad. Monique Nathan et Éric de Dampierre, 

Champs Flammarion, 1986, p. 136-13 

 

    [...] nous partirons du conflit entre les deux opinions les plus répandues sur la justice : d'une part la justice est bonne, 

d'autre part elle consiste à donner à chacun ce qui lui est dû. Ce qui est dû à l'homme est défini par la loi, la loi de la cité. 

Mais cette loi peut être stupide, donc mauvaise et pernicieuse. La justice qui consiste à donner à chacun son dû peut donc 

Commenté [MD1]: La faiblesse de l’argumentation de 

Strauss réside dans sa conception de la loi. Il ne voit que la loi 

de la cité, autrement dit la loi de l’État. Pour que la justice en 

tant qu’elle est un exercice, en tant qu’elle s’exerce, il faut que 

la loi soit bonne. Car la loi est le cadre dans lequel se fait 

l’exercice difficile de la justice.  



Marion Duvauchel Alternativephilolettres 2 

être mauvaise. Pour que la justice reste bonne, il nous faut la concevoir comme essentiellement indépendante de la loi. Nous 

la définirons alors comme l'habitude de donner à chacun ce qui lui est dû conformément à la nature. Mais comment savoir 

ce qui est dû à autrui conformément à la nature ? Une opinion communément admise peut sans doute nous éclairer là-dessus 

: ainsi estime-t-on injuste de rendre à son légitime propriétaire une arme dangereuse, s'il est fou ou décidé à détruire la cité. 

Ceci implique que rien ne peut être juste de ce qui nuit à autrui et que la justice est précisément l'habitude de ne pas nuire à 

autrui. Cette définition ne justifie pas cependant les nombreux cas où nous accusons d'injustice ceux qui, sans jamais nuire à 

autrui, se gardent soigneusement de l'aider de la parole ou du geste. La justice sera alors l'habitude de faire du bien à autrui. 

L'homme juste est celui qui donne à quiconque non ce qu'une loi peut être stupide lui prescrit de donner, mais ce qui lui est 

bon, c'est-à-dire ce qui lui est bon par nature. Et pourtant il n'est pas donné à tout le monde de savoir ce qui est bon pour 

l'homme en général, et pour chaque individu en particulier. Tout comme le médecin est seul à savoir ce qui dans chaque cas 

est bon pour le corps, le sage est seul à savoir ce qui dans chaque cas est bon pour l'âme. Cela étant, si la justice est de donner 

à chacun ce qui par nature est bon pour lui, il ne peut y avoir de justice que dans une société où les sages ont le pouvoir 

absolu.  

 
 
 EXPLIQUER CE TEXTE 

 

Léo Strauss a été l’historien du droit naturel. Un sujet d’une grande complexité et qui touche à des questions idéologiques. Le texte traite 

très précisément du rapport de la justice et du droit naturel. Il n’est pas question ici du caractère contraignant de la loi, mais de son 

caractère potentiellement injuste, qui peut rendre l’exercice de la justice (en tant que bonne) impossible. Et donc détruite tout fondement 

à la justice, si on admet qu’elle est un bien et qu’elle doit être bonne.  

L’auteur commence donc par rappeler le paradigme classique dans lequel est pensé la question de la justice : elle est bonne et elle consiste 

à donner à chacun ce qui lui revient (ou ce qui lui est dû). Ce n’est pas inutile : les théories dominantes de l’époque sont celles du 

relativisme, de l’historicisme et du nihilisme issu de la pensée de Nietzsche (voir texte sur le site). Léo Strauss maintient une perspective 

morale, même s’il l’examine et en examine les failles. Ce ne sont pas les considérations liées à la justice comme système de rétribution qui 

le préoccupent. Ce qui l’intéresse c’est la question de « comment définir ce qui est dû à l’homme » puisqu’on admet que la justice est un 

système de rétribution : à chacun ce qui lui revient. Oui, mais qui décide du critère de ce qui revient à l’homme. Comment et qui établir 

 

Commenté [MD2]: A compter du moment où l’on admet 

que la loi puisse être fautive (ou stupide), il n’y a pas d’autre 

solution que cette désolidarisation.  Et désormais il faut 

donner à chacun ce qui lui est dû conformément à la nature. 

Ce qui est extrêmement difficile. 

Commenté [MD3]: Léo Strauss établit que la justice est une 

relation.  

Commenté [MD4]: Ce que l’on appelle le « péché par 

omission ». Il y a ce que nous devons faire et ce que nous ne 

devons pas omettre de faire. 

Commenté [MD5]: Autrement dit, la justice serait réservée 

à quelques-uns. C’est évidemment impossible et l’auteur 

n’adhère pas à son propos. Il montre simplement que le 

raisonnement conduit à une absurdité. Ou alors nous sommes 

dans l’idéal de la République platonicienne où les sages ont le 

gouvernement. 



Marion Duvauchel Alternativephilolettres 3 

ce qui est bon pour l’homme, de telle sorte que cela puisse lui être donné, comme son dû, autrement dit dans la justice. Ce sont les lois de 

la cité qui définissent ce qui est dû à l’homme. Mais comme sait, les lois de la cité peuvent s’avérer stupides, donc source d’iniquités. 

Comment résoudre alors l’aporie.  

Cela pose un premier problème : de quelle cité parle-t-on ? La cité platonicienne, la cité grecque, l’État moderne ? 

Le texte ne le précise pas, mais on peut faire l’hypothèse qu’il s’agit de l’État, depuis sa forme antique – la cité 

grecque – jusque l’État moderne d’aujourd’hui. 

Quoi qu’il en soit, il est clair que dans une certaine perspective des théories du politique, l’État est bien celui qui 

définit les lois de la cité, les lois conventionnelles par opposition à la loi naturelle. Que faire alors si ces lois sont 

stupides ? Les braver ? Cela ne semble pas le problème de Léo Strauss qui aborde la question en théoricien. Sa 

réponse est une réponse philosophique, théorique : il faut dissocier la loi de la justice pour que la justice reste bonne.  

Il fait alors entrer une précision dans la définition de la justice : c’est rendre à chacun ce qui lui revient selon la 

nature. Aristote répondait déjà à la question : on ne restitue pas une arme à son légitime propriétaire s’il est fou. 

C’est tout simplement le refus du légalisme, mais au contraire un juste exercice de ce qu’on appelle la justice selon 

les normes de la raison et du bon sens.  

La justice est un certain « habitus » du bien. Conforme non pas aux lois de la cité, mais à ce qu’on peut appeler 

le « droit naturel ». Tout homme est-il en mesure de l’exercer ? On pourrait penser que oui, que tout homme 

raisonnable est capable d’apprécier dans un juste rapport ce qu’il convient de faire envers le prochain, ce qui lui 

revient en toute justice, sinon de droit, conformément à des principes réglés par la loi naturelle. Mais il n’en est 

rien selon Léo Strauss. Seul le sage est capable d’apprécier ce qui est bon dans un rapport de justice.  

Mais ce qui est bon pour l’homme selon la nature, qu’est-ce que c’est ? Voir ses besoins fondamentaux satisfaits ? 

Tout simplement parce que la nature requiert que l’homme mange et dorme sous un toit ? Certes. Mais la loi 

conventionnelle admet que l’homme doit gagner de quoi satisfaire ses besoins fondamentaux. 

En quoi la justice concerne-t-elle l’âme ? Car brutalement, on nous parle de l’âme humaine. Or, puisqu’il s’agit de l’âme humaine cela demande une aptitude 

particulière pour définir les besoins de l’âme. Si la définition de la justice est de donner à chacun ce qui lui revient selon la nature, alors seul le sage peut 

définir les besoins de l’âme selon la justice. Autrement dit la justice est impossible là où les sages n’ont pas le pouvoir absolu.  

Antigone est-elle habilitée à 

décider ce qui est bon pour 

l’âme immortelle de son 

frère ? 

 



Marion Duvauchel Alternativephilolettres 4 

C’est un texte pessimiste qui revient à exposer paisiblement et tranquillement que l’iniquité est inévitable et qu’une cité juste est un rêve condamné à demeurer 

dans les limbes ou dans les livres de philosophie. 

Peut- on contrer le propos ? Oui. La justice ne concerne pas seulement l’âme humaine, même si elle est un besoin foncier de l’âme avant d’être un besoin du 

corps. Il revient à tout homme le droit de pouvoir vivre, autrement dit d’exercer un travail ; le droit d’avoir un toit sur la tête ; autrement dit le droit que 

ses besoins fondamentaux soient satisfaits. Si la justice est un besoin foncier de l’âme (la colère est une requête de justice), ce qui est d’abord dû à l’homme, 

ce sont les conditions d’existence digne de sa nature humaine. Mais alors il suffit à un pauvre de se planter en face d’un riche pour revendiquer ce qui lui 

revient ?  

De même, comment déterminer ce qui est bon pour un enfant ? Cela revient-il aux parents, à l’école, aux sages de la cité ?  

L’approche de Léo Strauss est celle d’un théoricien tout à fait remarquable au raisonnement impeccable. Mais dans la nature humaine, il y a l’âme, et il y 

a le corps. S’il revient aux sages de définir les besoins de l’âme, à qui revient-il de définir les besoins du corps : au nutritionniste ?  

Si l’on oublie un autre paradigme issu de la théorie thomiste – la justice est une relation – il ne reste que la définition d’une justice comme donner à chacun 

ce qui lui revient.  

Or, l’exercice de la justice revient à chacun. Cela Léo Strauss le souligne lorsqu’il évoque le péché par omission. Mais cet exercice revient à chacun selon la 

place qu’il occupe dans un système de relations : aux parents de distribuer la nourriture (et les exigences ne sont pas les mêmes selon les gabarits, la taille, le 

poids…)  Comme aussi de répondre aux besoins de l’âme de leur enfant.  

Il faut donc espérer que la raison et la sagesse soit inscrite dans la nature humaine : comme une aspiration en même temps que la justice.  
 

 

REFLECHIR 

 

Seul le sage peut-il exercer la justice ? 

 
Oui, bien sûr, il faut de la sagesse pour exercer la justice, mais cela signifie-t-il que seul le sage selon Platon ou Léo Strauss puisse l’exercer ? 
Cela me semble être la problématique du sujet.  ET à quelles conditions le sage peut-il devenir un « juge ». La sagesse est-elle compatible 
avec l’exercice du droit ?  
Quel serait-alors le statut de ce sage ? Le philosophe ? Platon, on s’en souvient a fait un essai de gouvernement, soldé par un échec. Il s’est 
enfui.  
La question serait plutôt : le sage doit-il exercer la justice ?  



Marion Duvauchel Alternativephilolettres 5 

 

La loi doit-elle être juste ? 

 

Oui, elle devrait l’être, en principe. Mais de quelle justice s’agit-il ? La loi est souvent-rationnelle et elle dépend de e qu’on appelle « la gens », 

le droit des gens, autrement dit, le droit spécifique à tel ou tel peuple ou à tel ou telle culture. Mais elle est aussi souvent stupide, ou féroce, 

ou tout simplement inapplicable ou mal appliquée. Il y a la loi et son application et cela s’appelle exercer la justice. Si la loi est injuste, elle 

détruit la paix, ou elle détruit les hommes. La loi doit surtout s’appliquer justement, c’est à dire humainement. Ou sinon, comme disait 

Pascal, elle est un somment d’injustice.  

 

La loi naturelle peut-elle fonder le droit ? 

Aujourd’hui, elle ne le peut plus. Aujourd’hui ce qui fonde le droit, c’est l’opinion publique, l’évolution des mœurs, les intérêts de certains 

hobbys, ou l’implacable loi de l’économie et des idéologues en vogue. Mais la loi naturelle est envoyée aux oubliettes. C’est le mérite de 

Léo Strauss d’avoir réanimé ces paradigmes que la modernité avait prétendu définitivement obsolètes.  

Si la loi naturelle ne peut fonder le droit, où donc le droit objectif trouve-t-il son fondement ? Et par conséquent la justice. Dans la force 

des plus forts (ceux qui peuvent peser sur une société) 

 

Les lois sont-elles nécessairement applicables ? 

 

Si elles ne le sont pas, elles sont soit stupides, soit mensongères. Une loi inapplicable est une imposture. Mais une loi peut aussi avoir une 
puissance dissuasive. Auquel cas, il n’est pas utile qu’elle soit applicable, si elle est suffisamment dissuasive. Il en était ainsi de la peine de 
mort qu’on prétendait dissuasive. Il n’en est rien, elle n’a jamais empêché le crime de sang, ou la férocité et la cruauté. La question peut 
aussi s’infléchir en « les lois doivent-elles être nécessairement applicables ? Oui, sinon, elles sont perçues comme une galéjade. Une loi 
doit être applicable. Peut-on imaginer une loi impossible à appliquer : en ce cas, pourquoi perdre son temps à la formuler ? C’est pourtant 
ce que font les législateurs dans nos pays. Ils élaborent des lois le plus souvent inapplicables ou qui entrent en conflit avec des lois 
précédentes non appliquées.  
 
Suffit-il qu’une société soit juste ?   Je vous laisse réfléchir tout seuls… 


