Notion : la justice

Selon Léo Strauss, la premiére vague fondatrice des représentations « libérales » de la vie politique est la crise antltheo/oglque articulée
dans I'ceuvre de Machiavel. Cela est difficilement contestable. '
La seconde vague, portée par les Lumieres qui releguent la foi au rang de superstition et la
projette en dehors de la sphére de la raison, se donne pour but explicite de donner a la science
un statut fondamental. Cette deuxiéme vague porte en elle un élément critique majeur qui
accompagne son déploiement : la philosophie de Jean-Jacques Rousseau.

Cela semble également difficilement contestable.

La troisieme vague, issue du positivisme et de I’historicisme dans la lignée de Hegel et de
Auguste Compte porte en son sein le nihilisme européen, (dont Nietzsche sera le porte-parole
le plus éclatant) tel qu'il s'est déployé avant et aprés la premiere guerre mondiale avec le
militarisme allemand et une de ses conséquences, I'acces d'Hitler au pouvoir.

Strauss préne un retour sur les problématiques élaborées par les classiques mais surtout
cherche a penser les raisons pour lesquelles le libéralisme antique a été abandonné. C’est une
entreprise archéologique qui consiste a relire et réinterpréter la tradition philosophique
européenne et a questionner la thématique théologico-politique.

Dans ce texte, il reprend les paradigmes de la justice tels qu’ils ont été élaborés par la
Scolastique : la justice comme relation, dans un rapport au bien. Pour aboutir a l'idée de justice telle que définie dans la République
platonicienne. Sans donner toutefois le sentiment d’y croire beaucoup.

Texte : Léo Strauss, Droit naturel et historre, 1953, Trad. Monique Nathan et Eric de Dampierre,
Champs Flammarion, 1986, p. 136-13

. . .. | L. , . .| Commenté [MD1]: La faiblesse de I'argumentation de
[...] nous partirons du conflit entre les deux opmions les plus répandues sur la justice : d'une part la Justiq §auss réside dans sa sonesem dle I i e ot e T ok
d'autre part elle consiste a donner a chacun ce qui lui est di. Ce qui est dii & 'homme est défini par la loi, la || de la cit¢, autrement dit la loi de I'Etat. Pour que la justice en
tant qu’elle est un exercice, en tant qu’elle s’exerce, il faut que
la loi soit bonne. Car la loi est le cadre dans lequel se fait
Iexercice difficile de la justice.

Mais cette loi peut étre stupide, donc mauvaise et pernicieuse. La justice qui consiste a donner a chacun son

Marion Duvauchel Alternativephilolettres 1



étre mauvaise. Pour que la justice reste bonne, il nous faut la concevoir comme essentiellement indépendante de
la définirons alors comme I'habitude de donner a chacun ce qui lui est di conformément a la nature. Mais con
ce qui est dii 2 autrui conformément a la nature ? Une opinion communément admise peut sans doute nous éclai

: ainsi estime-t-on injuste de rendre a son légitime propriétaire une arme dangereuse, s'il est fou ou décidé a dé

Commenté [MD2]: A compter du moment ot 'on admet
que la lo1 puisse étre fautive (ou stupide), il n’y a pas d’autre

| solution que cette désolidarisation. Et désormais il faut

donner a chacun ce qui lui est dit conformément a la nature.
Ce qui est extrémement difficile.

Ceci implique que rien ne peut étre juste de ce qui nuit a autrui et que la justice est précisément I'habitude de ne pas nuire a

autruiﬂ. Cette définition ne justifie pas cependant les nombreux cas ot nous accusons d'injustice ceux qui, sans Je

Commenté [MD3]: Léo Strauss établit que la justice est une
relation.

autrul, se gardent soigneusement de l'aider de la parole ou du g,esteﬂ La justice sera alors I'habitude de faire du 1
L'homme juste est celui qui donne a quiconque non ce qu'une loi peut étre stupide lui prescrit de donner, mais

bon, c'est-a-dire ce qui lui est bon par nature. Et pourtant il n'est pas donné a tout le monde de savoir ce qui ¢

Commenté [MD4]: Ce que I'on appelle le « péché par
omission ». Il y a ce que nous devons faire et ce que nous ne
devons pas omettre de faire.

I'homme en général, et pour chaque individu en particulier. Tout comme le médecin est seul a savoir ce qui dans chaque cas

est bon pour le corps, le sage est seul a savoir ce qui dans chaque cas est bon pour I'ame. Cela étant, si la justice est de donner

a chacun ce qui par nature est bon pour lui, il ne peut y avoir de justice que dans une société ou les sages ont le pouvoir

absoluﬂ.

EXPLIQUER CE TEXTE

Léo Strauss a été I'historien du droit naturel. Un sujet d’une grande complexité et qui touche a des questions idéologiques.

Commenté [MD5]: Autrement dit, la justice serait réservée
a quelques-uns. C’est évidemment impossible et auteur
n’adheére pas a son propos. Il montre simplement que le
raisonnement conduit a une absurdité. Ou alors nous sommes
dans I'idéal de la République platonicienne o les sages ont le
gouvernement.

Le texte traite

tres précisément du rapport de la justice et du droit naturel. Il n’est pas question ici du caractére contraignant de la loz, mazis de son

caractere potentiellement injuste, qui peut rendre lexercice de la justice (en tant que bonne) impossible. Et donc détruite tout fondement

a la justice, si on admet qu’elle est un bien et qu’elle doit étre bonne.

L auteur commence donc par rappeler le paradigme classique dans lequel est pensé la question de la justice : elle est bonne et elle consiste

a donner @ chacun ce qui lui revient (ou ce qui lui est dii). Ce n'est pas inutile : les théories dominantes de I'époque sont celles du

relativisme, de Uhistoricisme et du nihilisme issu de la pensée de Nietzsche (voir texte sur le site). Léo Strauss maintient une perspectwe

morale, méme s’tl examine et en examine les failles. Ce ne sont pas les considérations lies a la justice comme systeme de réti

B

le préoccupent. Ce qui Utntéresse c’est la question de « comment définir ce qui est dit & Uhomme » puisqu’on admet que la ji

systeme de rétribution : d chacun ce qui lui revient. Ouz, mais qui décide du critére de ce qui revient a I’homme. Comment et

Marion Duvauchel Alternativephilolettres 2




ce qui est bon pour ’homme, de telle sorte que cela puisse lui étre donné, comme son dil, autrement dit dans la justice. Ce sont les lois de

la cité qui définissent ce qui est dii a homme. Mais comme sait, les lois de la cité peuvent s’avérer stupides, donc source d’iniquités.

Comment résoudre alors Uaporte.

Cela pose un premier probléme : de quelle cité parle-t-on 2 La cité platonicienne, la cité grecque, | "Etat moderne 2
Le texte ne le précise pas, mais on peut faire I'hypothése qu’tl s’agit de I'Etat, depuis sa_forme antique — la cité
grecque — jusque *Etat moderne d ‘aujourd hui.

Quoi qu’il en sott, 1l est clair que dans une certaine perspective des théories du politique, | "Etat est bien celui qui
définat les lots de la cité, les lois conventionnelles par opposition a la loi naturelle. Que faire alors si ces lois sont
stupides ? Les braver 2 Cela ne semble pas le probleme de Léo Strauss qui aborde la question en théoricien. Sa
réponse est une réponse philosophique, théorique : il faut dissocier la loi de la justice pour que la justice reste bonne.
1l fait alors entrer une précision dans la définition de la justice : ¢’est rendre a chacun ce qui lui revient selon la
nature. Aristote répondait déja a la question : on ne restitue pas une arme a son légitime propriétaire sil est fou.
C’est tout simplement le refus du légalisme, mais au contraire un juste exercice de ce qu’on appelle la justice selon
les normes de la raison et du bon sens.

La justice est un certain « habitus » du bien. Conforme non pas aux lots de la cité, mais a ce qu’on peut appeler
le « droit naturel ». Tout homme est-il en mesure de Uexercer 2 On pourrait penser que our, que tout homme
raisonnable est capable d’apprécier dans un juste rapport ce qu’tl convient de faire envers le prochain, ce qui lui
revient en loute justice, sinon de drott, conformément da des principes réglés par la loi naturelle. Mais il n’en est
rien selon Léo Strauss. Seul le sage est capable d’apprécier ce qui est bon dans un rapport de justice.

Mais ce qui est bon pour I’homme selon la nature, qu’est-ce que c’est 2 Voir ses besoins fondamentaux satisfaits ?
Tout stmplement parce que la nature requiert que I'homme mange et dorme sous un toit 2 Certes. Mazis la loi

conventionnelle admet que I'homme doit gagner de quoi satisfaire ses besoins fondamentaux.

Antigone est-elle habilitée a
décider ce qui est bon pour
I’ame immortelle de son
frere ?

En quot la justice concerne-t-elle 'dme 2 Car brutalement, on nous parle de I'dme humaine. Or, puisqu’il s’agit de I'dme humaine cela demande une aptitude

particuliere pour définir les besoins de I'dme. St la définition de la justice est de donner a chacun ce qui lui revient selon la nature, alors seul le sage peut

définir les besoins de I'dme selon la justice. Autrement dit la justice est impossible la ol les sages n’ont pas le pouvoir absolu.

Marion Duvauchel Alternativephilolettres 3



C’est un texte pessimiste qui revient a exposer paisiblement et tranquillement que I'iniquité est inévitable et qu’une cité juste est un réve condamné a demeurer
dans les limbes ou dans les livres de philosophie.

Peut- on contrer le propos 2 Oui. La justice ne concerne pas seulement I'dme humaine, méme si elle est un besoin foncier de I'dme avant d’étre un besoin du
corps. 1l revient a tout homme le droit de powvorr vivre, autrement dit d’exercer un travail ; le droit d’avoir un toit sur la téte ; autrement dit le droit que
ses besoins fondamentaux sotent satisfaits. St la justice est un besoin foncier de I'dme (la colere est une requéte de justice), ce qui est d’abord dit a I’homme,
ce sont les conditions d’existence digne de sa nature humaine. Mazis alors il suffit a un pawvre de se planter en face d’'un riche pour revendiquer ce qui lu
revient ¢

De méme, comment déterminer ce qui est bon pour un enfant ? Cela revient-il aux parents, a l'école, aux sages de la cité ?

L’approche de Léo Strauss est celle d’un théoricien tout a fait remarquable au raisonnement impeccable. Mais dans la nature humaine, il'y a l'dme, et il 'y
a le corps. 8’1l revient aux sages de définir les besoins de I'dme, a qui revient-il de définir les besoins du corps : au nutritionniste 2

St Uon oublie un autre paradigme issu de la théorie thomiste — la justice est une relation — 1l ne reste que la définition d’une justice comme donner a chacun
ce qui lui revient.

Or, Uexercice de la justice revient d chacun. Cela Léo Strauss le souligne lorsqu’il évoque le péché par omission. Mais cet exercice revient a chacun selon la
place qu’il occupe dans un systéme de relations : aux parents de distribuer la nourriture (et les exigences ne sont pas les mémes selon les gabarits, la taille, le
poids...) Comme aussi de répondre aux besoins de I'dme de leur enfant.

Il faut donc espérer que la raison et la sagesse soit inscrite dans la nature humaine : comme une aspiration en méme temps que la_justice.

REFLECHIR

Seul le sage peut-il exercer la justice ?

Oul, bien stir, 1l faut de Ia sagesse pour exercer la justice, mais cela signifie-t-il que seul le sage selon Platon ou Léo Strauss puisse 'exercer ?
Cela me semble étre la problématique du sujet. ET a quelles conditions le sage peut-il devenir un « juge ». La sagesse est-clle compatible
avec l'exercice du droit ?

Quel serait-alors le statut de ce sage P Le philosophe P Platon, on s’en souvient a fait un essai de gouvernement, soldé par un échec. Il s’est
enfui.

La question serait plutot : le sage doit-il exercer la justice ?

Marion Duvauchel Alternativephilolettres 4



La loi doit-elle étre juste P

O, elle devrait I'étre, en principe. Mais de quelle justice s’agit-il P La loi est souvent-rationnelle et elle dépend de e qu'on appelle « la gens »,
le droit des gens, autrement dit, le droit spécifique a tel ou tel peuple ou a tel ou telle culture. Mais elle est aussi souvent stupide, ou féroce,
ou tout simplement mapplicable ou mal appliquée. Il y a la loi et son application et cela s appelle exercer la justice. Si la lor est myuste, elle
détruit la paix, ou elle détruit les hommes. La loi doit surtout s’appliquer justement, ¢’est a dire humainement. Ou sion, comme disait
Pascal, elle est un somment d’iyjustice.

La loi naturelle peut-elle fonder le droit ?

Aujourd’hui, elle ne le peut plus. Aujourd’hui ce qui fonde le droit, ¢’est 'opinion publique, I'évolution des mceurs, les intéréts de certains
hobbys, ou I'implacable lof de I'économie et des idéologues en vogue. Mais la lof naturelle est envoyée aux oubliettes. C'est le mérite de
Léo Strauss d’avorr réanimé ces paradigmes que la modernité avait prétendu délinitivement obsolétes.

S71 [a loi naturelle ne peut fonder le droit, otr donc le droit obyectif trouve-t-il son fondement ? Et par conséquent la justice. Dans la force
des plus forts (ceux qui peuvent peser sur une société)

Les lois sont-elles nécessairement applicables P

Si elles ne le sont pas, elles sont soit stupides, soit mensongeres. Une loi inapplicable est une imposture. Mais une loi peut aussi avoir une
puissance dissuasive. Auquel cas, 1l n’est pas utile qu'elle soit applicable, si elle est suflisamment dissuasive. Il en était ainsi de Ia peine de
mort qu'on prétendait dissuasive. Il n'en est rien, elle n’a jamais empéché le crime de sang, ou la férocité et la cruauté. La question peut
aussi s’ nfléchir en « les lois doivent-elles étre nécessairement applicables ? Oul, sinon, elles sont per¢ues comme une galéjade. Une lor
doit étre applicable. Peut-on imaginer une loi impossible a appliquer : en ce cas, pourquoi perdre son temps a la formuler P C'est pourtant
ce que font les législateurs dans nos pays. Ils élaborent des lois le plus souvent mapplicables ou qui entrent en conflit avec des lors
précédentes non appliquées.

Suffit-il qu'une société soit juste P Je vous laisse réfléchir tout seuls...

Marion Duvauchel Alternativephilolettres 5



